



## مجلة الباحث

موقع المجلة: <https://journals.uokerbala.edu.iq/index.php/bjh/>



### زيوس في ايديولوجية الملك أنطيوخوس الرابع (164-175 ق.م)

حسن حمزة جواد – جامعة كربلاء- كلية التربية للعلوم الإنسانية

[hasan.hamza@uokerbala.edu.iq](mailto:hasan.hamza@uokerbala.edu.iq)

ثائر عبد السادة حسين – الجامعة المستنصرية- كلية الآداب

[thwadama@uomustansiriyah.edu.iq](mailto:thwadama@uomustansiriyah.edu.iq)

#### معلومات الورقة البحثية

#### المستخلص باللغة العربية:

يسلط البحث الضوء على الإله اليوناني زيوس في سياسة ومعتقدات وافكار الملك السلوقي أنطيوخوس الرابع (164-175 ق.م)، الذي عد آخر ملوك الدولة السلوقيه الأقوياء، وباعتث الروح والحياة فيها من جديد قبل دخولها مرحلة الضعف والصراع الاسري، قام هذا الملك بإعادة الإله زيوس على مسكونات الدولة السلوقيه، كذلك فرض عبادته على يهود فلسطين، بمحاولة منه لجمع رعایاه المتعددة قومياتهم ودياناتهم تحت رايته، كما حاكي به الآلهة المحلية الأخرى. تألفت الدراسة من المحاور الآتية: الأول منها بعنوان (من هو زيوس)، أما الثاني فهو عن (سياسة الملك أنطيوخوس الرابع)، والثالث بعنوان (زيوس على مسكونات الملك أنطيوخوس الرابع)، مفصلين فيه انواعها وصفاتها، في حين جاء الرابع بعنوان (زيوس واليهود في فلسطين)، أما المحور الأخير فهو (تشبه أنطيوخوس الرابع بالإله زيوس) مع ملحق بالأشكال والصور المهمة لدراسة البحث.

ويبعد ان اهتمام انطيوخوس الرابع لم يقتصر على الإله زيوس بل شمل الإلهة الأخرى، كما ان تبني هذا الملك لزيوس ما هو الا محاولة منه لإعادة سمعة ومكانة الدولة السلوقيه إلى أيام قوتها ومجدها في وقت مؤسسه الملك سلوقيس الأول، انه حاول جاهدا جمع رعایاه تحت مظلة عبادة الإله زيوس في محاولة منه لتوحيدهم، كون الأخير محاكيا في صفاته للإلهة المحلية للشعوب المنضوية تحت حكمه، وان فرض عبادته على يهود اورشليم والسامرة جاء لأسباب سياسية واقتصادية في الدرجة الأولى، وفسر الاهتمام بزيوس ووضع صوره على مسكوناته بانها محاولة من الملك أنطيوخوس الرابع لربط نفسه بالمؤسس سلوقيس الأول، لاسيما انه يعد مغتصب للعرش السلوقي من ابن أخيه الصغير خليفة الملك السابق سلوقيس الرابع، كما ان رعيته لزيوس جاءت بعد محاولاته الناجحة وانتصاراته على البطالمه، وزيوس هو الداعم لنصر الملوك في نظر العالم اليوناني والهلنستي.

#### الكلمات الرئيسية:

انطيوخوس الرابع، الدولة السلوقيه، الإله زيوس، مسكونات سلوقيه، العصر الهلنستي.

## المقدمة

يهتم البحث بدراسة (زيوس في ايديولوجية الملك انطيوخوس الرابع)، وهو من المواضيع الشيقة، وذلك بسبب المكانة والأهمية التي احتلها هذا الاله في سياسة الملك انطيوخوس الرابع، وبمقارنته هذا الملك مع غيره من الملوك السلوقيين فإن أهميته تأتي من كونه آخر ملوك الدولة السلوقية الأقوياء، اعد من جديد ضرب صورة الاله زيوس على مسكونات الدولة السلوقية، وفرض عبادته على اليهود، واهتم بمعابده المنتشرة في العالم الهلنستي، فضلاً عن تشبهه به، عد زيوس كبير الالهية اليونانية، وحاز على رعاية واهتمام الاسكندر المقدوني، ثم من بعده مؤسس السلالة السلوقية الملك سلوقس الأول (281-311 ق.م)، الذي لم تفارق مسكوناته صورة زيوس، تبرر هذه الأهمية دراسة الموضوع، والنظر فيه مع محاولة الإجابة على عدد من التساؤلات منها: لماذا أحيا الملك أنطيوخوس الرابع تقاليد وعرف اسلافه من المقدونيين الأوائل المتمثلة باختيار زيوس، الذي لم يعد يظهر على مسكونات الدولة السلوقية منذ نهاية عهد سلوقس الأول، بعد ان كان الاله الرئيس، اذ استبدل فيما بعد بابنه الإله ابولو، مع ذكر الأهداف المتواخدة من تلك السياسة التي سار عليها الملك أنطيوخوس الرابع.

تكونت الدراسة من عدد من المحاور: جاء الأول منها بعنوان (من هو زيوس)، والهدف منه التعريف بمكانة الاله زيوس، اما المحور الثاني فهو (نبذة بسيطة عن سياسة الملك انطيوخوس الرابع)، والثالث بعنوان (زيوس على مسكونات الملك انطيوخوس الرابع)، مفصلين فيه انواعها وصفاتها، في حين جاء المحور الرابع بعنوان (زيوس واليهود في فلسطين)، اذ استعرضنا فيه بعض الاجراءات التي قام بها هذا الملك تجاه اليهود، وما هي الاسباب من وراء فرض عبادة زيوس عليهم، اما المحور الأخير فجاء بعنوان (تشبه انطيوخوس الرابع بالاله زيوس) مناقشين فيه آراء الباحثين في ذلك، مع اضافة عدد من الاشكال والصور المهمة لدراسة البحث.

اعتمدت الدراسة على عدد من المصادر والمراجع العربية والاجنبية، التي تعرضت إلى ذكر موضوع البحث بين ثناياها والمذكورة في نهاية الدراسة في قائمة المصادر والمراجع، ومن أشهرها واهمها اطروحة الدكتوراه الموسومة بعنوان (عصر انطيوخوس الرابع 175-163ق.م) دراسة سياسية حضارية) ناقش الباحث فيها الكثير من الموضوعات حول هذا العاهل، ودوره وأثره في تاريخ المملكة السلوقية والعالم الهلنستي، كذلك المؤلف المهم للدكتور

مفيد رائف العابد الموسوم بعنوان (سورية في عصر السلوقيين)، الذي يعد مصدر اساس و مهم لدراسة تاريخ المملكة والامبراطورية السلوقية السياسي والحضارى، وغيرها من المصادر والمراجع التي لا يسع المجال لذكرها هنا والاكتفاء باستعراضها في نهاية البحث.

### أولاً: من هو زيوس؟

نال الاله زيوس حيزاً كبيراً في مخيلة اليوناني القديم، وهذا هو سبب رئيس ودافع حقيقي للملوك والحكام السلوقيين للاهتمام به، مثل وضع صورته على مسكوناتهم النقدية، بهدف كسب ود رعاياهم من المقدونيين واليونانيين المنتشرين على طول العالم الغربي او الشرقي للامبراطورية السلوقية (جود، لازم، و طالب، 2024، الصفحات 870-871).

وصف زيوس بأنه الاله الكون والسماء، ورئيس المجمع الالهي على مرتقبات اولمبس، يعمل على سقي المراجع والبساتين وجمع الغيم وتحجيه الرياح، واحادث الرعد والبرق، وهو اب الالهة والبشر، والحاكم المطلق، الذي استمد منه الملوك سلطانهم، وله السيادة على الدولة وعلى العائلة ايضاً، كما أوكل اليه معاقبة المجرمين وحماية المستضعفين، سكنه كان فوق الجبال العالية، ولاسيما جبال اولمبس، ويسبب الاختلاف في محل ولادته بنى اليونانيون له معبداً فوق قمة كل جبل من جبال المناطق المهمة، ومن تلك المعابد معبد اولمبس ومعبد اركاديا وغيرها من المعابد الاخرى، كما أقيمت على شرفه في اولمبيا المباريات الرياضية الاولمبية (الدجاج، 1992، صفحة 216).

ارتفع شأن زيوس حين اتجه سكان المدن اليونانية نحو تصور موحد تجسد في سلالة الالهة جامدة، وكان لزيوس الحظوة الكبيرة في ذلك التصور، اذ تربع على عرش هذه السلالة الإلهية، وذلك عائد الى أهمية الزراعة في حياة الشعوب القديمة، التي يساهم زيوس في ازدهارها ونموها، لكونه الاله المطر الذي يعمل على احياء الأرضي بالماء، كما ساهمت اشعار كل من هوميروس وهسيود في بلورة الشكل النهائي لزيوس، الذي عرف به وهو رب الارباب، فعد الأخير مثلاً لعهد الاستقرار، كذلك العدل والنظام بعد حادثة الطوفان التي مر بها العالم وإعادة خلق البشر في الأرض وحروب الالهة الرعيل الأول، كما بين الانظمة التي سارت عليها الالهة في السماء، ووضع القواعد المنظمة لحياة البشر وحكم الملوك بموجبها (زايدة، 1994م، الصفحات 48-49).

اسند اليه وظائف متعددة وحظي بألقاب مختلفة، وفسر أسمه (زيوس) بالساطع، وفي مجال السياسة عرف باسم (زيوس يوليوزس)، أي زيوس السياسي،

يبدو مما تقدم ان زيوس ليس من الالهة اليونانية فلليلة الشأن، بل هو من كبار الالهة في نظر اليوناني القديم، تخصص بالسلطة السياسية فضلاً عن تخصصه في المظاهر الطبيعية من مطر ورعد وبرق، وبذلك يكون ذو مكانة عالية ومميزة في نظر سكان الإمبراطورية السلوقيّة، كذلك ان الصفات التي حملها من صفات المظاهر الطبيعية تجعله يحاكي عدد كبير من الالهة المحلية للسكان الوطنيين الخاضعين للسلطة السياسية السلوقيّة، وباتخاذ زيوس يكون السلوقيّين قد جمعوا جميع رعایاهم المتعددة قومياتهم واجناسهم واديانهم.

**ثانياً: نبذة عن سياسة الملك أنطيوخوس الرابع**  
 هو الأبن البكر لانطيوخوس الثالث وشقيق الملك سلوقيس الرابع، قضى سنوات من عمره رهينة في روما، حسب شروط معاهدة افاميا 188ق.م.<sup>(1)</sup>، ثم عاد بتشجيع من مملكة بيرجاموم (Pergamum)<sup>(2)</sup> وروما للمطالبة بدم وعرش أخيه المقتول، بعد ذلك تمكن من الحكم بصفته شريك مع ابن أخيه في حكم المملكة السلوقيّة، وصف بأنه كان مقتدرًا ونشيطًا، يمقراطي الطابع مولعاً ومهتماً بمحالسة الأدباء وال فلاسفة، اعجب بالفلسفة الرواقية ثم الإباقورية وانعكس ذلك في تبنيه نشر الحضارة اليونانية بين رعایاهم، مما أدى إلى قيام حركات داخلية معارضة ومؤيدة، شهدت سنوات حكمه قيام الحرب السورية السادسة، وقمعه لليهود المكابين في فلسطين، كذلك اقام احتفالات دفنه (Daphnae)<sup>(3)</sup> سنة 167ق.م (العايد، 1993، الصفحات 120-127). للمزيد انظر: (جود، 1993، الصفحات 120-127).

من قبل سلالة الاتاليد (Attalid Dynasty)، وأصبحت تنافس مملكة مقدونيا، ومملكة البطالمة والمملكة السلوقيّة. للمزيد انظر: (جود، 2012، صفحة 623)؛ (جود، اتالوس الأول والتطورات السياسيّة لمملكة بيرجاموم 241-197ق.م، 2012، صفحة 425).

<sup>(3)</sup> دفنه: قع جنوب إسطاكية العاصي، بناها الملك سلوقيس الأول وأقام بها معبد الإله أبولو، تعد من أجمل مناطق العالم القديم، أرتادها عدداً من الملوك السلوقيّين والقادة الرومان لقضاء فصل الصيف، وصارت مركزاً للألعاب الأولمبيّة المحليّة، التي كانت تقامها إسطاكية وتتنافس بها بلاد اليونان، شهدت خلال سنوات حكم أنطيوخوس الرابع إقامة احتفالية كبيرة، دل البذخ والإسراف الذي أظهره الملك في هذا الاحتفال على مدى الثراء الذي وصلت إليه المملكة السلوقيّة، والذي استمر لمدة شهر كامل. (جود، 2008، الصفحات 273-274). للمزيد انظر: (الخزرجي، 2021م، الصفحات 313-326).

بالإضافة إلى ارتباطه بمظاهر الطبيعة من خصوبة ورعد وأمطار وبرق أوكلت إليه مهام سياسة الدولة والحياة السياسية للبشر، وبذلك أستمد منه الملوك سلطانهم ونفوذهم، ويحمل في يده رمز السلطة وهي العصا أو باعثة الرعد، وهي رمز وظيفته الأساسية أو حمل كلاهما معاً، ترافقه شجرة البلوط أو النسر صاحبه المأثور، الذي وجد على مسكونات الملك سلوقيس الأول (جود، لازم، و طالب، 2024، صفحة 869).  
 يزن زيوس اقدار الناس بميزان من الذهب، ويوزع الخير والشر عليهم، فنال بذلك لقب (والد الالهة والبشر)، ومن لقبه (زيوس سوتير)، أي المنقذ من كل المصائب والشرور، ومنه تأتي جميع المزايا الحسنة، مثل الخير والنبل، وكذلك القوة والشجاعة، وصحة البدن والنفس، وعليه يقع تشريع القوانين التي تنظم حركة الأشياء، لكونه حاكم العالم، ويعلم الغيب والماضي والمستقبل، ويكون نظام الكون بأسره متوقف على إرادة كبير الالهة زيوس، لأنه واضح النظام في عالم البشر، والمحافظ على استمراره وابديته، يراقب تحقيق العدالة واحقاق الحق، وعرف عنه الموجه للجماعات السياسيّة والقوميّة، وهو الراعي للمعاهدات والاتفاقيات، بل هو مصدر النفوذ والسلطان للملوك والحكام، وهو من يمنح الحرية للأفراد والشعوب، خلاصة ذلك أنه كبير الالهة والقادر على كل شيء، ومنه ينبع كل شيء وإليه يعود كل شيء، بل هو في حد ذاته كل شيء في الوجود، بل هو الوجود نفسه والوجود هو زيوس (جود، لازم، و طالب، 2024، الصفحات 869-870).

(1) معاهدة افاميا: سميت بهذه التسمية نسبة إلى مدينة افاميا الواقعة في فرجيا بآسيا الصغرى، عقدت بعد هزيمة الملك انطيوخوس الثالث في معركة مغنيسيا، بعد ان طلب الاخير الصلح من الرومانيين، من شروطها: دفع غرامة مالية تقدر 15000 تالتاً، التخلّي عن جميع الممتلكات السلوقيّة في آسيا الصغرى، على انطيوخوس الثالث أن يقدم إلى روما 20 رهينةً، تتراوح أعمارهم ما بين 18-45 سنة، وعليه إن يغيرهم كل ثلاثة سنوات، وكان من بينهم ابن الملك انطيوخوس الثالث، والذي عرف بانطيوخوس الرابع فيما بعد، مع تسليم أعداء روما اللاحين عند السلوقيّين، وتسليم الفيلة المقاتلة وكذلك السفن. للمزيد انظر: (جود، 2008، الصفحات 243-250).

(2) مملكة بيرجاموم: تقع في الجزء الشمالي الغربي من آسيا الصغرى، وبالتحديد في إقليم ميسينا في وادي نهر كيوكوس (Caicus) الخصب، يبدأ تاريخها الحقيقي منذ القرن الثالث قبل الميلاد بعد ان حكمت



شكل (1)

### مسكوكات برونزية لانطيوخوس الرابع

على اليمين: صورة الاله زيوس جالس على العرش وعلى يمينه يقف النسر، وتسنده يساره على الصولجان. على

اليسار: صورة لرأس الملك أنطيوخوس الرابع وعليه التاج المشع.

المصدر: Wright, Seleucid Royal cult, plate VI, 5.

نظر لكتاب سكان هذا العالم لجانبه ضد منافسيه من البطالمة في مصر القديمة والمقدونيين حكام مقدونيا، يضاف لهم حلفاء السابقين من الرومان بعد بسط سطوتهم على العالم الهلنستي، ومن جملة اعماله في هذا الجانب الهيئة المقدمة إلى اثنينا لبناء المعبد الضخم للإله زيوس الأولمبي، والذي لم يكتمل حتى عهد الامبراطور الروماني هادريان(Hadrian)، وربما السبب الذي اعاق أنطيوخوس عن مسعاه هو نقص الأموال أو موته المفاجئ سنة 164ق.م، (Newell, 2015، الصفحات 71-72).

ومن جملة اعماله العبرانية في عاصمه السورية انطاكية على العاصي المتعلقة بزيوس أنشاء معبد للإله زيوس، يقع في الحي الجديد (ابيابانيا)، يدخل فيه وفي تزيينه الكثير حتى قبل انه زينه باللوحات المذهبة، ولم يقتصر اهتمامه بزيوس بل بمعبد الإله ابولو في دفنة أيضاً (Newell, 1918, p. 23).

### ثالثاً: زيوس على مسوكات الملك أنطيوخوس الرابع (164-175ق.م)

اختفت صورة الإله زيوس من أوجه المسوكات السلوقية لعدة عهود، وظهرت مرة أخرى زمن الملك أنطيوخوس الرابع (Bevan, 1900, p. 28)، الذي شهدت مسوكاته تبايناً واحتلماً كبيراً في أنواع قفاه، على الرغم من استمراره بسلك النوع المأثور عند السلوقيين وهو نوع أبولو الظاهر على قفا المسوكة،

2008، الصفحات 256-290)؛ (اسماعيل، 2015). (Campbell, 2014)

ذكر انه بذل جهود كبيرة لتوحيد صفوف رعاياه، وذلك بوساطة روابط سياسية ودينية وثقافية، إذ سعى إلى تقوية مركز الديانة الهيلينية وعبادة الحاكم مع القضاء على النزاعات الانفصالية، كل ذلك جاء من أجل النهوض بالإمبراطورية السلوقية وتقويتها، والاستعاضة عن انكماش رقتها، وضياع قوتها الحربية، وتبعيتها الاقتصادية لروماء، لاسيما بعد خسارتها الكبيرة أمام الأخيرة، وقبولها بشروط معاهدة افاميا المجنحة. لقد كان هذا العاهم أكثر اهتماماً من غيره بعبادة الحاكم، لأهميتها في برنامجه السياسي، كما انه بذل الكثير من الجهد والمال من أجل نشر عبادة الإله زيوس، وتشبيهه بزيوس الأولمبي (داوني، 1967م، صفحة 78).

كما وصف بامتلاكه نظرة شمولية، وذلك من خلال واقع حال الدولة السلوقية وما كانت تمر به من ازمات اقتصادية وسياسية في عهده، فسار على خطى اسلافه، فضلاً عن كونه صاحب رسالة تهدف بطبعتها إلى نشر الحضارة اليونانية في مملكته، وعلى وجه الخصوص عبادة الإله زيوس الأولمبي، الذي قبل بحقه انه كان حريصاً على ربط نفسه وشخصه بهذا الإله، لتحقيق مبتغاه في توحيد مملكته من خلال ايجاده رمزاً مقدساً (اسماعيل، 2015، صفحة 66).

نهج هذا العاهم سياسة الود والاحترام للعالم اليوناني وسبب ذلك عائد إلى اعجابه بالحضارة اليونانية، وبعد

بر(زيوس نيكيفورس)، أن الهدف وراء ذلك هو توجيه انتشار رعایاه إلى الله سماوي يحظى بالقبولية بين جميع الأوساط الشرقية والغربية بغية توحيدهم وتوحيد المملكة السلوقية من جديد (راهدة، 1994، صفحة 70).

ان الصور الظاهرة على مسکوكاته تمثل تعصبه الواضح لعبادة الاله زيوس، ويرجح ان تاريخها متوافق مع زمن اعادة بناء تمثال زيوس الشهير على يد الفنان فيدياس (4) في ضاحية دنه القرية من انطاكيه، ومن نماذج المسکوكات الحاملة لصورة زيوس والمضروبة بعد نصره على مصر البطلمية مسکوكة حملت على وجهها صورة واقعية لرأس الملك أنطيوخوس الرابع، تمثله وهو كبير بالسن، وعلى القفا صورة زيوس من نوع (زيوس نيكيفورس) الحامل للالهه نيكى التي تضع الناج فوق لقب الملك (ايبيفانس) (راهدة، 1994، صفحة 71).

كما شهدت العاصمة انطاكيه بعد الحملة الأولى (169 ق.م.) للملك أنطيوخوس الرابع على مصر القديمة سلسلة غير معروفة من فئات الفضة، تألفت من الدراخما (Drachmas) (5) الحاملة على ظهرها صورة النسر، والهيميدراخما (Hemidrachma) (6) والدياوبول (Diobol) (7) وهي تحمل صورة جانبية مشعة للملك على وجه المسکوكه، وبعد الحملة الثانية (168 ق.م.) على مصر سكت انطاكيه اصدار خاص من التيترا دراخمات (Tetradrachm) (8) لأول مرة بعد الحرب، حاملة لرأس زيوس بدلاً من الصورة الملكية (انظر الشكل رقم (2))، ثم اعيد العمل بالأنواع المعتمدة (زيño، 2011، صفحة 166).

(6) اليميدراخما: عرفت هذه الفئة من المسکوكات السلوقيه الفضية منذ عهد الملك سلوقيس الأول، وهي تعادل نصف دراخما. (زيño، 2011، صفحة 34).

(7) الدياوبول: مسکوكة فضية تعادل اثنين من الاوبيولات، والابول مشتق من الكلمة اليونانية اوبيلوس، التي تعني سيخا حديباً، بعد ان كانت أدوات الطهو وسيلة للتعامل النقدي. (زيño، 2011، الصفحات 31-30).

(8) التيترا دراخما: مسکوكة فضية تعادل أربع دراخمات، وصفت بأنها كانت ذات قوة شرائية مرتفعة للغاية، ولا يمكن استخدامها في المعاملات اليومية على المستوى المحلي مثلها مثل الستاتير (Stater) (365) الذهبية السلوقية، المستخدمة في المعاملات الكبيرة جداً أو للتجارة بين الأقاليم. (جود، 2021، صفحة 365).

الا ان الاصلاحات التي اجريت على الجزء الأكبر من المسکوكات السلوقيه المضروبة في دور السك الرئيسة مثلأً في دار سك العاصمة انطاكيه وعكا تضمنت اعادة زيوس من جديد جالساً في ظهر المسکوكات (انظر الشكل رقم (1))، ان تحديد الصورة أو الشكل ليس بالأمر السهل إذ تم التلاعب بها من قبل عدة ملوك، الا ان الاغلبية تشير إلى أن المقصود على ظهر مسکوكات (Wright, 2005, p. 71).

تعد مسکوكات الملك أنطيوخوس الرابع نقطة تحول مهمة في تاريخ المسکوكات السلوقيه، وكانت دار سك العاصمة انطاكيه الدار الرئيسة والمهمة في عهده، تكونها تميزت بسعة حجم مسکوكاتها وابتكاراتها الابيغونغرافية، فضلاً عن التغيرات التي اجريت على صعيد الألقاب الملكية، واصداراتها الخاصة، والفاتات القديمة الاستثنائية التي اصدرتها، وفيما يخص موضوع البحث فقد ادخل أنطيوخوس الرابع نمط خاص لظهر المسکوكة تمثل بتصوير زيوس في كل من انطاكيه وعكا المشار اليهما سابقاً، في سنة 173-172ق.م) اعيد احياء نموذج او نمط زيوس نيكيفورس بعد انقطاع دام نحو اكثر من مئة عام، بل اصبح هذا النمط بمثابة معيار معتمد من قبل جميع ورثته، الذين خلقوه على عرش المملكة، وليس خط منافسيهم من ملوك السلاله (زيño، 2011، صفحة 166).

لقد رسم أنطيوخوس الرابع لنفسه مساراً جديداً اساسه تعصبه للأفكار الهلنستية، إذ اعاد منهجية الاسكندر المقدوني التوفيقية من خلال استبدال صورة الاله ابولو بصورة الاله زيوس المتربع على العرش وهو يحمل الالهه نيكى على مسکوكاته، وهو النوع المعروف

<sup>4</sup> فيدياس: من كبار نحاتي القرن الخامس قبل الميلاد، صمم منحوتات البارثيون وأشرف على تنفيذها، فضلاً عما عرف عنه من تجديد في أساليب النحت وتقنياته، يعد تمثال الاله زيوس واحداً من اهم وأشهر اعماله الكبيرة الحجم، والمصنوعة من الذهب واللؤلؤ، استمر العمل به 20 سنة بعد اكمال كافة تماثيل معبد اولمبيا، ووضع في مكانه داخل الغرفة المقدسه حوالي سنة 456 ق.م، ثم احرق في القسطنطينية سنة 475 م. (الشلوي، 2001، صفحة 192).

<sup>5</sup> الدراخما: مسکوكة فضية بلغت حسب المعيار الآتيكي المتبعة من السلوقيين (4.30) غم، ثم أصبح بعد سنة 200 ق.م يساوي (3.60) غم، حسب المعيار الفينيقي المتبوع من قبل بعض المدن السلوقيه، مع استمرار اعتماد النظام الآتيكي في اول الامر، الا ان الوضع تغير بعد انكماش المملكة. (زيño، 2011، صفحة 33).



شكل رقم (2)

### تيترادراخما تعود لانطيوخوس الرابع

اليمين: الاله زيوس جالس على العرش، على يده اليمنى الاله نيكى، واليسرى على صولجان، ملفوف الجزء

السفلي بلباس اليماتيون وعليه كتابة (الملك انطيوخوس الاله المتجلب).

اليسار: صورة جانبية لراس زيوس مكل بالغار ومرتديا الدياديمما متوجه نحو اليمين.

المصدر: زينو، المسكوكات، ص 286.

(بازيليوس انطيوخوس)، في حين شهدت مسكوكات السنوات التالية (173-169ق.م) ظهور نقش (الملك انطيوخوس الاله ابيفانس)، أما الأخير (169-164ق.م) فقد كان (الملك انطيوخوس الاله ابيفانس نيكاتور)، في حين استخدمت مدينة عكا النوش الأول بين (170-168ق.م) والنقش الثالث سنة 168ق.م، كما ضربت دار سك نقوش اكتبانيا على عدد من مسكوكاتها النقش (الملك انطيوخوس الاله)، وعلى الرغم من الحرية التي تركها هذا العاهل للولايات والإقليمي في سك عملاتها الا انه روج إلى الاشارة إلى الوهبيته على مسكوكات المقاطعات التابعة لحكمه مؤخراً (اسماعيل، 2015، الصفحات 103-104)، يبقى السؤال الذي يحتاج إلى اجابة : هل لهذه الألقاب علاقة بزيوس موضوع البحث؟

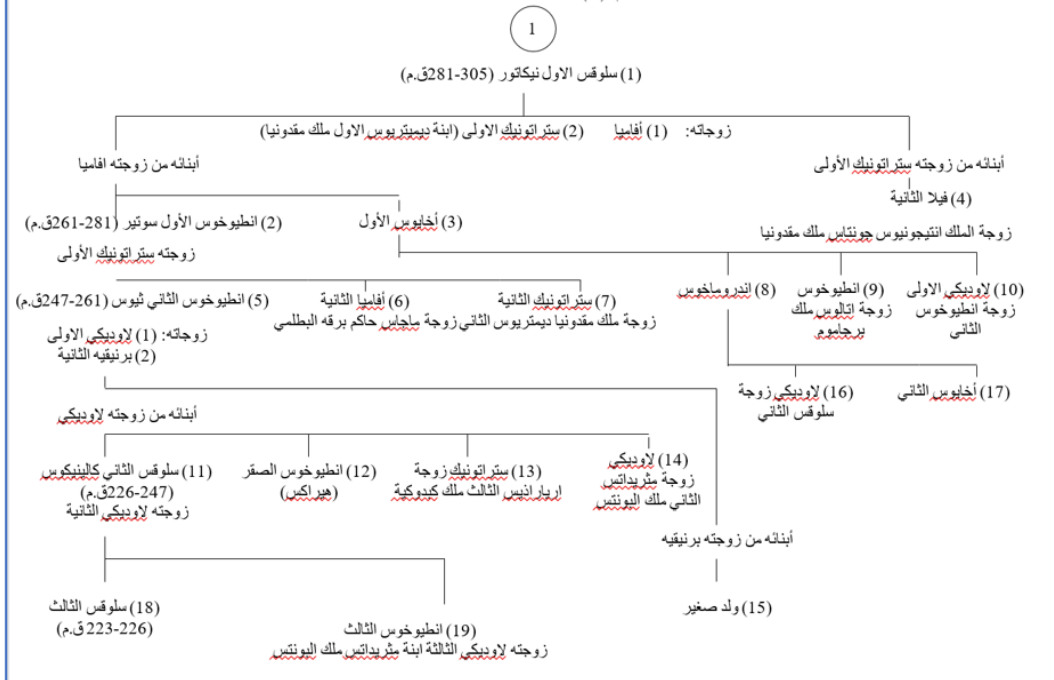
ذكر ان ما يميز إصدارات انطاكية الجديدة من مسكوكات الملك انطيوخوس الرابع هو وجود صورة الاله زيوس واقفاً ويديه اليمنى الممتدة اكليلاً من الزهور، في حين ظهر جالساً في مسكوكات كل من سلوقية بيريا ومنبج واسكندرية اسوس وعسقلان واديسا ونصيبين (اسماعيل، 2015، صفحة 104). وفي مكان اخر نجد ان هنالك مسكوكات لانطيوخوس الرابع جمعت بين الاله زيوس والإلهة المحلية الشرقية، إذ فسح هذا العاهل المجال امام الالهة المحلية وشعارتها للظهور على المسكوكات، والسبب هو السير على سياسة تואقية لكسب رعایاه، كما لم تكن الصورة

يبدو ان دار سك انطاكية ضرب في الحملتين عمالات حملت اشارة الى زيوس، بالأولى سكت صورة النسر، والأخير هو الحيوان أو الطائر المفضل عند زيوس ونراه مذكور في قصص تأسيس المدن السلوقية الشهيرة، وفي الحملة الثانية جاءت الاشارة واضحة إلى زيوس بوضع صورته على التيتراخاما.

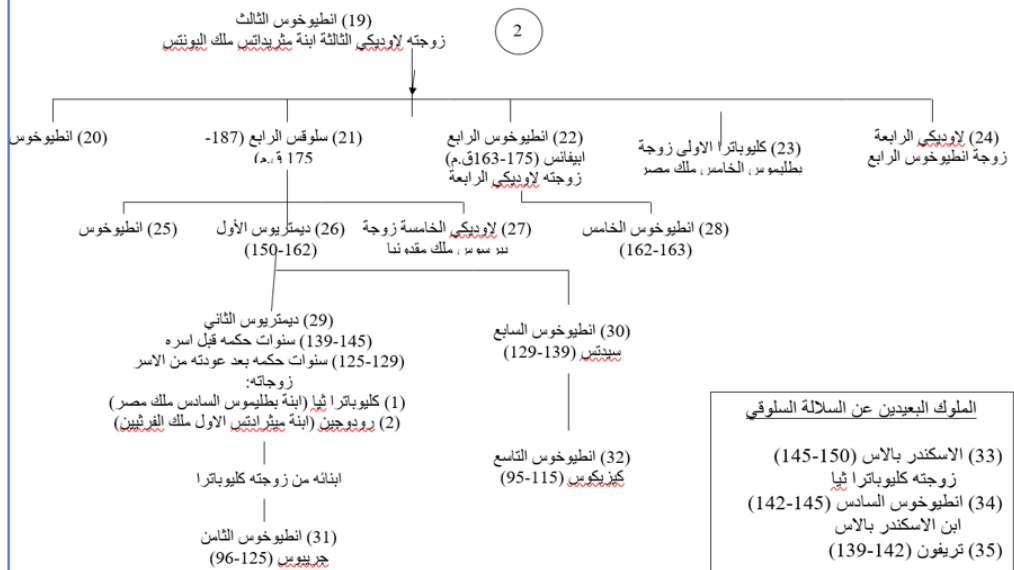
لقد حملت مسكوكات هذا الملك القاباً عديدة واستمر إضافة الألقاب من بعده، اذا اختار الملك الحاكم ان يمجد ظهر عملته بمزيج متثير للأعجاب من الصفات والألقاب المميزة (لمزيد انظر: (العبد، 1993م، صفحة 297)؛ (Wright, 2005, p. 73)). كما حصد السلوقيون منذ عهد مؤسس السلالة الملك سلوقيوس الأول على القاب وصفات ألهية عدة، على الرغم من عدم ذكرها على المسكوكات التقديمة، وفي عهد انطيوخوس الرابع لم يعد لقبه على المسكوكات يكتفي بـ(بازيليوس انطيوخوس) أي الملك انطيوخوس، بل صار (أنطيوخوس بازيليوس ثيوس ابيفانس نيكاتور)، ولقب اخر هو (الملك انطيوخوس مظهر انتصار الاله)، ولم يبدي هذا الملك وخلفاءه من بعده أي مخاوف حول الترويج لألوهيتهم في اصدار عملاتهم الملكية عكس اسلافهم من الملوك السلوقيين (Wright, 2005, p. 72).

و هنالك من يقسم نقش مسكوكات الملك انطيوخوس الرابع الصادرة من دار سك العاصمة انطاكية الى ثلاثة مجاميع هي ما ظهر بين سنة (175-173ق.م) وهو

شكل رقم (3) شجرة السلالة السلوقية



شكل رقم (3) شجرة السلالة السلوقية



المصدر:

M. Cary, A History of the Greek world from 323 to 146 B.C (London: Mathuen and Co. LTD., 1965) PP.413-414.

الاله الهلنسنستي (زيوس-أدد) أله البرق والصواعق.  
للمزيد انظر: (زاده، 1994م، الصفحتان 71-72).

يبد ان الملك انطيوخوس الرابع قد حاول توحيد رعایاه المختلفة والمتعددة دیاناتهم واعراهم عن طريق ترکيز

مقصرة على الاله زيوس فحسب بل مع عدد من الالهات المحلية المتواقة مع الالهات اليونانية، وعلى سبيل المثال وبما يخص زيوس نجد ان الأخير ظهر واقفاً وبجانبه الأسد على مسکوكات مدينة هيرابوليس، إذ اشير به إلى

ثيوس ابيفانس نففور) كما لم تختلف مسكوناته البرونزية من دار سك انطاكيية عن تيترادر اخماته السابقة، إذ حملت أول الأمر لقب (الملك أنطيوخوس) ثم (الملك أنطيوخوس ثيوس ابيفانس) ولكن الاختلاف جاء في حملها لصورة الالهة ايزيس والاله زيوس-أمون والنسر المصري، يبدو ان هذه الصورة الأخيرة قد حملت في طياتها مدلولات سياسية كبيرة تشير للسيطرة السلوقية على مصر القديمة (العايد، 1993م، صفحة 300).

وبعد وفاة الملك أنطيوخوس الرابع الغامضة في حملته على الشرق سنة 164ق.م اضطربت الاحوال الداخلية في المملكة السلوقية، إذ تعرضت إلى حرب أهلية استمرت حتى سنة 123ق.م، بين سلالة ملكية تدعى النسب من أنطيوخوس الرابع واخري من ابن أخيه السابق له في حكم المملكة (انظر الشكل رقم (3))، وخلال هذه الفترة المضطربة من الصراع الداخلي ضرب خلفاء أنطيوخوس الرابع من نسله الناج المشع على وجه مسكوناته، أما على الظهر فقد استمروا بضرب صورة الاله زيوس، بينما عاد خط منافسيهم إلى النوع التقليدي المتمثل بوضع صورة الاله أبو لو (Wright, 2005, p. 74).

يبدو أن أنطيوخوس الرابع لم يكن بعيداً عن زيوس كبير الألهة اليونانية، إذ عاد إلى الظهور بعد نجاحاته الباهرة المتحققة في انتصاراته على البطالمة وضم مصر القديمة إلى مملكته، فجاء زيوس مانح النصر على مسكوناته، وهو بذلك يحاكي مؤسس السلالة الملك سلوقيس الأول، الذي جعل زيوس نيكيفورس على مسكوناته وعده مانح النصر.

#### رابعاً: زيوس واليهود

يوجد الكثير من الدراسات التاريخية التي تناولت هذا الموضوع، أي الصراع السلوقي اليهودي في عهد أنطيوخوس الرابع، سنركز في بحثنا هذا على زيوس وعلى الاسباب التي دفعت أنطيوخوس الرابع للقيام بعدد من الإجراءات بحق اليهود في فلسطين.

جاء في (سفر المكابين الأول 1، 41-43) ان الملك أنطيوخوس الرابع الملقب بـ (أبيفانس) قد أصدر اوامره إلى جميع رعايا المملكة بـ ان يكونوا شعباً واحداً، وعليهم ترك شرائعهم وماذهبهم، ويصف أتباع الأمم لأوامر الملك منهم بنـي اسرائيل، الذين اتبعوا دين الملك، ووصلت أوامره إلى القدس ومدن يهودا.

لقد انطلق المسؤولون السلوقيون ومعهم رئيس الكهنة المتمحمس والمنشق عن اليهود لتطبيق اوامر وتعاليم الملك، فكان ذلك المرسوم الملكي في سنة 167ق.م، اجبر فيه اليهود على وقف الذبائح اليومية في هيكل القدس وتم بناء مذبح وثني (رجس أو رجاسة الخراب)

عبدتهم حول بعض الألهة الهلنستية القريبة من الاله المعبد محلياً، (زيوس الأولمي) هو الأقرب للكثير من الألهة المحلية مثل بعلات وبعل ايوم وغيرها، المنحدرة من عرف كل منطقة، ومن ثم صار هو الاله الرائد والرسمي في المملكة (دقمق، 2005م، صفحة 47).

وهنالك ظاهرة أخرى تميز بها هذا الملك اذ يعد أول ملك سلوفي سك في حياته مسكونات برأس مشع، والقاباً عبادية، محاكيًّا بها الملوك البطالمة، وإذا استعرضنا تلك الألقاب مرة أخرى ففي أول أمره استخدم اللقب البسيط (الملك أنطيوخوس)، ثم شهدت السنوات 169-162ق.م والسنوات 168-173ق.م استحداث لقب جديد هو (الملك أنطيوخوس الـ المتجلـي)، وبعد صيف سنة 168ق.م أصبح لقبه (الملك أنطيوخوس الـ المتجلـي، المنتـصـر أو حـامـلـ النـصرـ) (زيـنـوـ، 2011ـم، صـفـحةـ 170ـ)، يـبـدوـ انـ الـبـاحـثـيـنـ اـخـتـلـفـوـ فـيـ تـرـجـمـةـ الـقـاـبـ، فـجـاءـتـ مـتـعـدـدـةـ مـخـتـلـفـةـ.

وـاـذاـ اـسـتـعـرـضـنـاـ تـارـيـخـ ظـهـورـ الـأـلـقـابـ عـلـىـ الـمـسـكـوـنـاتـ السـلـوـقـيـةـ فـاـنـ عـمـعـظـمـ الـمـسـكـوـنـاتـ الـمـلـكـيـةـ مـنـهـاـ خـالـلـ الـقـرـنـ الـثـالـثـ قـبـلـ الـمـيـلـادـ مـقـتـصـرـةـ عـلـىـ حـلـ نـقـشـ اـسـمـ الـمـلـكـ الـحـاـكـمـ وـلـقـبـ الـبـسـيـطـ باـزـلـيوـسـ (ΒΑΣΙΛΕΩΣـ)ـ وـيـعـنـيـ الـمـلـكـ،ـ وـلـكـ بـعـدـ وـفـاةـ الـمـلـكـ أـنـطـيوـخـوسـ الـأـوـلـ (281-261قـ.ـمـ)ـ وـالـمـلـكـ بـطـلـمـيـوسـ الـأـوـلـ (Ptolemy I)ـ اـسـتـبـدـلـ لـقـبـ الـمـلـكـ بـلـقـبـ الـعـبـادـيـةـ سـوـتـيرـ (ـالـمـقـنـدـ)،ـ وـيـرـجـعـ اـنـ هـذـهـ الـأـلـقـابـ الـعـبـادـيـةـ قـدـ ظـهـرـتـ بـعـدـ وـفـاةـ الـمـلـكـ عـلـىـ الـمـسـكـوـنـاتـ،ـ وـلـكـ اـصـبـحـ ئـضـافـةـ الـأـلـقـابـ الـعـبـادـيـةـ إـلـىـ اـسـمـ الـمـلـكـ عـرـفـاـ ثـابـتـاـ مـنـذـ عـهـدـ الـمـلـكـ أـنـطـيوـخـوسـ الـرـابـعـ،ـ بـلـ سـارـ مـنـ بـعـدـ خـلـفـاءـ عـلـىـ هـذـاـ اـسـلـوبـ وـتـدـىـ الـأـمـرـ لـيـشـمـلـ الـسـلـالـاتـ الـثـانـوـيـةـ الـمـنـشـقـةـ مـنـ الـحـكـمـ الـسـلـوـقـيـ فـيـ الـأـلـاـزـمـ الـشـرـقـيـةـ وـالـغـرـبـيـةـ مـنـ الـعـالـمـ الـهـلـنـسـتـيـ،ـ الـذـيـ تـعـرـضـ فـيـ هـذـاـ الـوقـتـ إـلـىـ تـقـوـيـضـ رـوـمـاـ وـالـفـرـتـيـنـ لـهـ،ـ وـبـذـاكـ فـانـ هـذـهـ الـأـلـقـابـ الـفـخـمـةـ الـمـسـتـخـدـمـةـ مـنـ قـبـ الـمـلـكـ جـاءـتـ لـتـعـيـضـ الـضـعـفـ وـالـتـبـعـيـةـ وـالـتـدـخـلـ الـخـارـجـيـ،ـ كـذـلـكـ يـلـاحـظـ اـخـلـافـ الـنـقـوـشـ وـالـكـتـابـاتـ عـلـىـ الـمـسـكـوـنـاتـ مـعـدـنـ إـلـىـ أـخـرـ وـمـنـ مـعـيـارـ إـلـىـ أـخـرـ أـيـضاـ،ـ بـلـ وـمـنـ وـرـشـةـ إـلـىـ أـخـرـ.ـ لـلـمـزـيدـ أـنـظـرـ (ـزيـنـوـ،ـ 2011ـمـ،ـ الصـفـحـاتـ 59ـ61ـ).

كـماـ اـخـلـفـتـ مـسـكـوـنـاتـ اـنـطاـكـيـةـ بـعـدـ النـصـرـ الـذـيـ حـقـقـهـ الـمـلـكـ أـنـطـيوـخـوسـ الـرـابـعـ عـلـىـ الـمـلـكـ الـبـطـلـمـيـ بـطـلـمـيـوسـ الـسـادـسـ (Ptolemy VIـ)،ـ اـذـ حـمـلـ تـيـتـرـادـرـ اـخـمـاتـهـ صـورـةـ لـرـأـسـ الـمـلـكـ وـخـلـفـهـ نـجـمـ،ـ وـعـلـىـ الـجـانـبـ الـأـخـرـ صـورـةـ الـالـهـ زـيـوـسـ نـيـكـيـفـورـسـ جـالـسـاـ عـلـىـ عـرـشـهـ مـعـ النـقـشـ (ـالـمـلـكـ أـنـطـيوـخـوسـ ثـيـوـسـ اـبـيـفـانـسـ)،ـ وـفـيـ اـحـتـفـالـاتـ دـفـنـهـ (ـ167ـقـ.ـمـ)ـ اـطـلـقـ الـمـلـكـ عـلـىـ نـفـسـهـ لـقـبـ رـسـمـيـاـ حـمـلـتـ مـسـكـوـنـاتـهـ وـهـوـ (ـالـمـلـكـ أـنـطـيوـخـوسـ

بان زيوس هو الاسم اليوناني للإله اليهودي يهوه، وكلاهما إله واحد، والاختلاف الوحيد يكون في الأسماء فقط (الناصري، 2001م، صفحة 262)؛ (Belloc, 1939, p. 164).

ذكر اريستياس (Aristeas) في مؤلفه المعروف بـ (رسالة اريستياس) وبمعرض حديثه عن مطالبته بتحرير اليهود في مصر القديمة مخاطباً الملك بطليموس الثاني (246-308 ق.م.): (هؤلاء الناس (ويعني اليهود) يقدسون الله المشرف على كل الأشياء وخلقها، الذي نعبده جميعاً، حتى نحن أية الملك لمستخدمين أسماء مختلفة، زيوس وديسيوس).

(Benjamin, 2015, pp. Sc. XVI, 122). يبدو من النص أن اريستياس حاول أن يقنع الملك بأن اليهود يبعدون الله ليس بعيد عن الله زيوس والله ديونيسيوس، كبار الآلهة اليونانية، والاختلاف جاء في الأسماء لا غير، و وقت حكم الملك بطليموس الثاني ليس بعيد عن حكم أو زمن الملك انطيوخوس الرابع والفارق الزمني نحو مئة عام، أي أن هذه النظرة ممكن ان تكون سائدة في العالم الهلنستي بين الوسط اليهودي واليوناني، في فهو هو زيوس في نظر يهود الاسكندرية. كما فسرت كلمات (اريستياس) بان الملك بطليموس الثاني كان يعبد الله اليهودي يهوه، ولكن تحت أسماء مختلفة، كذلك هو من يوجه مملكته، ويضعه في مكان ذلك الله الذي يمارس السيطرة على الكون، وان زيوس وديسيوس بمثابة ومنزلة الله اليهودي المتعالي (Benjamin, 2015, pp. 128-129).

فسر احد الباحثين أعمال انطيوخوس الرابع ضد اليهود في فلسطين على انها محاولة منه أو رغبة منه لتوحيد مملكته في بورقة واحدة، وان ما جاء في سفر المكابين الأول وال المشار اليه سابقا حول ما كتبه الملك إلى كافة احياء المملكة بأنه على الجميع ان يصيروا شعباً واحداً، وعلى كل شعب ان يتخل عن عاداته مبالغ فيه، ولا يجب اخذه حرفياً بل يمكن تفسيره برغبة الملك بذلك، وليس اجبار الناس بالتخلي عن تقافاتهم ودياناتهم، ويستشهد بان الملك لم يجر اليهود على الغاء عبادة الالهين يهوه بل ادخل معه عبادة زيوس في القدس، فضلا عن عدم التخل عن الاهتمام بعبادة الله التقليدي للسلالة السلوقيية الله ابولو واستبداله بـ الله زيوس، ربما اقتناعه بفكرة ان الأخير ارتبط بالآلهة الشرقية مثل بعل وامون فما المانع من ارتباط يهوه بـ زيوس، اي الدمج بين عبادةوثنية وآخرى توحيدية، الا ان هذا لم يكن مستساغا عند بعض اليهود (اسماويل، 2015، صفحة 157).

وهنالك من يعتقد ان كل ما حدث في فلسطين من مشاكل مثل ثورة المكابين وتمرد اليهود على السلطة السلوقيية والإجراءات الرادعة لهم من لدن الملك انطيوخوس.

على أو بجوار منبج الله يهوه، ثم تلى ذلك ذبح الخنازير على المذبح، في الوقت نفسه كرس الهيكل للإله زيوس الأولمبي، إذ وضع تمثاله مع تماثيل الملك داخل الهيكل، كما اضيفت عبادات يونانية أخرى مثل عبادة الإله ديونيسيوس في القدس، كذلك اقيمت المذابح الوثنية في جميع أنحاء اليهودية، واجبار اليهود على تقديم الخنازير للإله الجديدة، مع تعرض الرافضون لتطبيق أوامر الملك إلى الاضطهاد والتعذيب والقتل؛ وفرض عليهم ترك ابنائهم دون ختان، مع حرق اسفار الشريعة وتمزيقها، وقتل حامليها أو منفنيها حكاماً بأمر الملك (سفر المكابين الاول ، 1 ، 64-44) (Morkholm, 2007, p. 286) على يهودا بل طبق المسؤولون الملكيون التعليمات في السامرة أيضاً، وعدوهم يهوداً، إلا أن السامريين تمكنا من استرضاء الملك ورفع الاضطهاد عنهم مقابل تكريس معبدهم لـ زيوس. (Morkholm, 2007, p. 287)، ترتب على أثر ذلك تمرد اليهود والقيام بحركات مقاومة نشطة ضد السلطة الملكية السلوقيية، مع اقسام المجتمع اليهودي إلى مؤيد ومعارض لأوامر الملك انطيوخوس الرابع ( العابد، 1993م، صفحة 125)؛ (جود، 2008، الصفحات 290-275)؛ (اسماويل، 2015، الصفحة 135-158).

لم يحدد سفر المكابين الأول المشار إليه اعلاه اسم الإله الذي أمر الملك انطيوخوس الرابع ان يحل بدلياً عن يهوه في هيكل مدينة القدس، الا ان سفر المكابين الثاني ذكر ذلك، اذ كرس الهيكل للإله زيوس الأولمبي، (أرسل الملك جيرون الثاني ليجبر اليهود ان يرتدوا عن تقاليد ابائهم وشريعة الله، واوصاه أيضاً ان يدنس هيكل اورشليم ويكرسه للإله زوس، كبير الآلهة الأولمب اليونانيين) (سفر المكابين الثاني، 6 ، 2-1)، كذلك ذكر تكريس معبد جبل جرزيم (Jerzim) الخاص بالسامريين إلى معبد للإله زيوس اكتسينيوس Zeus Xenios)، الذي يعني (زيوس حامي الغرباء)، (وكذلك ان يكرس هيكل جبل جرزيم للإله زيوس حامي الغرباء، وهذا نزولاً عند طلب الساكنين هناك) (سفر المكابين الثاني، 6 ، 2)؛ (العابد، 1993م، صفحة 126).

هنا يتبرد لنا السؤال لماذا وما هي الأسباب التي تقف وراء ذلك؟ ولماذا اختيار زيوس دون غيره من الآلهة؟ لقد اثارت اوامر الملك انطيوخوس الرابع رد فعل قوية بين اوساط المجتمع اليهودي المحافظ، في حين رحب اليهود المتحررين أنصار الحضارة اليونانية بأوامر الملك بحماس شديد، ودافعوا عن مبدأ التعايش الديني بين اليونانيين وبين اليهود، فسارعوا لأقامة المعابد الوثنية ونحر الذبائح للإله زيوس الأولمبي في كافة المناطق اليهودية في فلسطين، وبرروا عملهم هذا

(Bevan, 1900, pp. 29-30)

**خامساً: تشبه انطيوخوس الرابع بالله زيوس**  
ذكر (تارن) ان هيكل مدينة القدس أطلق عليه معبد زيوس الأولمبي، استناداً الى مرسوم الملك انطيوخوس الرابع، كذلك تجلى هذا الاله على الناس في شخص الملك (تارون، 1966، صفة 118)، أي ان تارن يعتقد ان الملك انطيوخوس الرابع شبه نفسه بالإله زيوس أو ان الأخير تجلى أو ظهر للناس بصفة الملك انطيوخوس الرابع.

يسبق (تارن) بذلك المؤرخ (بيفن) الذي طرح فرضيته القائلة : (ان انطيوخوس عرف أو شبه نفسه بزيوس الأولمبي)، كما وصف سلوقيون وابنه انطيوخوس الأول في وثيقة أو نقش سلوقية بيريا الذي قدم قائمة بأسماء كهنة ملوك السلالة السلوقية حتى حكم الملك سلوقيوس الرابع (187-175ق.م) ان سلوقيوس هو (سلوقس زيوس نيكاتور) والملك الثاني في السلالة هو انطيوخوس ابولو سوتير، أي ان هذا النقش لا يظهر الملوك باعتبارهم ألهه فحسب بل يربطهم بآلهة معينة من الأساطير اليونانية، إذ يتم ربط الشخص المعبد بأحد الآلهة العظيمة، فالإسكندر هو ابن زيوس، وديمتریوس هو ابن بوسیدون وأفرودیت، وأخيراً يصبح الارتباط هوية أو تماثل وتنطبق، فسلوقس هو زيوس وانطيوخوس ابنه هو ابولو، وقدم قربان (زيوس سوتير) في احد المعابد المكرسة لسلوقس وابنه انطيوخوس الأول الواقعة في جزيرة ليمينوس (Lemnos)<sup>(9)</sup> من جديد باسم قربان (سلوقس سوتير)، وبذلك يكون سلوقيوس هو زيوس، الذي يحدده (بيفن) بأنه (زيوس الأولمبي)، لأن السمة المميزة للأخير في الفن هي الآلهة نيكى، التي يحملها زيوس على يده، والموجودة من قبل على المسكوكات الفضية للإسكندر المقدوني، وقده بذلك الملك سلوقيوس الاول، الا ان التغير الوحيد والجديد الحاصل فيما بعد هو استبدال النسر الواقف على يد زيوس بالإلهة نيكى، وهذا النوع من المسكوكات ضرب من قبل الملك انطيوخوس الرابع أيضاً، كذلك تؤكد القاب الأخير صحة افتراضية (بيفن) فلقبه الأول والمشهور به (ابيفانس) يمكن

ويرجع تاريخ أقدم نقش يوناني إلى حوالي عام 500 ق.م، وهو الوقت الذي بدأت فيه ليمينوس في استقبال المستعمرين الأثينيين، وفي فترات قصيرة من حكم السلالات الهلنستية المبكرة، احتفظت ليمينوس بانتمائها الأثيني حتى وقت متأخر من الفترة الهلنستية. (Hornblower and Spawforth, The Oxford classical dictionary, P. 842.)

الرابع سببها عائد الى اطماع اليهود وتنافسهم للحصول على المناصب العليا والامتيازات، التي منحها لهم الملك السلوقي، كما انه لم يكن على عداء مع جميع اليهود مملكته او لم يساویهم بالمعاملة، و جاء قانونه الجديد لفرض اراده وسلطة المملكة في القدس، وضمان عدم تمرد اليهود من جديد لاسيما ادراكه تقديرهم للدعم البطلمي المستمر، فضلاً عن أهمية بلادهم (جود، 2008، صفة 284)، ان الاضطهاد لم يمارس من قبل الملك انطيوخوس الرابع بل من اليهود المتأخرفين أو المتحررين انفسهم دعاة الحضارة اليونانية، الذين كانوا متحمسين لتنويع الشخصية اليهودية، المتبعة في عزلهم عن الشعوب الأخرى، وعليهم الاختيار بين التمسك بشخصيتهم والنظر اليهم كبراً براً أو اللحاق بمسيرة الحضارة اليونانية والاعتراف بوجود آلهة أخرى (اسماعيل، 2015، صفة 158).

في حين يعتقد بيفن (Bevan) ان الملك انطيوخوس الرابع حاول ان يفرض عبادة نفسه باعتباره زيوس الأولمبي على سكان مدينة القدس، التي اوشكت ان تصبح مدينة هلنستية، بعد طلب اليهود المتأخرفين تغيير اسم المدينة، وكذلك أقامة مؤسسات يونانية فيها مثل الجنائزيوم، مع انخراط اليهود في هذه المؤسسات (تارون، 1966، صفة 227)، وخير مثال على مدينة يونانية قدمت طقوسها المحلية للحاكم هي سلوقية بيريا، التي اختلفت طقوسها الدينية عن طقوس أو عبادة الدولة التي انشأتها الحكومة المركزية، لقد كانت عبادة الملوك المقدامة في عدد من المدن مختلفة عن العبادة المركزية أو الامبراطورية، في أن نشأتها كانت على الأقل أسمية وذلك بسبب المدن نفسها، أي أنها محلية وليس امبراطورية، فما موجود في المدينة غير معتم على باقي المدن السلوقية، فمثلاً في مدينة سميرنا(Symrne) عبّرت الملكة ستراتونيكي بشكل رئيس باعتبارها (أفرودیت ستراتونيكي)، لذلك فان مدينة القدس بمجرد ان تكون مدينة من النوع اليوناني فمن المتوقع منها ان تجعل حاكمها البشر موضع للعبادة، مثلاً حافظ او واظب المواطنين الجدد من اليهود مدينة انطاكيه على عبادة شخصه باعتباره زيوس الأولمبي، وهذا ما يتوافق مع افكاره ومشروعه

(9) ليمينوس: جزيرة تقع في بحر ايجا الشمالى، فى منتصف الطريق تقريباً بين شبه جزيرة خالسيديك (Chalcidic) وساحل آسيا الصغرى، كان ليمينوس حضارة مهمة في العصر البرونزى، وتظهر في الإيادى هوميروس كمحطة تموين للاحباين في طروادة، لم يكن السكان الأوائل يونانيين، اذ يحمل نقش من او اخر القرن السادس قبل الميلاد أوجه تشابه مع اللغة الإتروسكانية،



شكل (4)

### مسكوكه فضية لانطيوخوس الرابع من فئة التيترا دراخما - دار السك انطاكيه العاصي

على اليمين: صورة لظهر المسكوكه، ونقش فيها على جهة اليمين (بازليوس انطيوخوس: الملك انطيوخوس)، وعلى اليسار (ثيو ابيفانس: الاله الظاهر) في الوسط الاله زيوس عارٍ حتى الخصر، وجالس على عرش مرقع الظهر متوجه نحو اليسار، يحمل بيده الاله نايكى، ويرتكز بيساره على الصولجان.

على اليسار: صورة لوجه المسكوكه وفيها رأس متوج لانطيوخوس الرابع متوجه نحو اليمين. أطراف التاج تتلئ لأسفل ومزينة بنجوم، مع حافة مزينة.

المصدر : Newell, The Seleucid Mint of Antioch , P. 22, Plate III, 54-56.

ورد في (التفسير التطبيقي لكتاب المقدس) ان معبد النساء هو الاله تموز البابلي، كذلك ان الاله الحصون هو الاله زيوس، او جوبير، وان هذا الملك سيجعل من الرب الاله له، وسيشن الحروب أكثر من اسلافه، وانه لا يبالي بأي إله او ديانة على الاطلاق ولا بأي وثن بل سيعلن ألوهيته وتعظمه فوق الكل (التفسير التطبيقي لكتاب المقدس ، 1998 ، صفحه 1710).

الواضح من النص اعلاه ان الموصوف يجعل نفسه فوق كل الالهه، كذلك لا يعترف باله ابائه، والمرجح لدينا انه الاله ابولو، ويفضل عليه الاله زيوس، الذي وصف بأنه إله الحصون، ونحن نعلم ان انطيوخوس الرابع اعاد زيوس من جديد إلى الواجهة بعد ان طغى الاله ابولو على السلالة السلوقية بعد الملك سلوقيس الأول، أما تكريمه بالذهب والفضة وغيرها فهناك الكثير من الاشارات التاريخية الدالة على اهتمامه بمعابد الاله زيوس في احياء العالم الهنستي.

يؤكد (بيفن) على ان المقصود باله الحصون هو الاله زيوس الاولمبي، الذي ارتبط به انطيوخوس الرابع، وما اعمال الأخير في القدس الا عبارة عن فرضه عبادة نفسه باعتباره زيوس الاولمبي على اليهود (Bevan, 1900, p. 29)، وهنالك من يعتقد ان فرضية بيفن غير مرحبا بها بين الباحثين، معللين ذلك بعدم وجود اي

تفسيره بـ(الاله المتجسد في الجسد) او (الاله الحاضر)، ولا يمكن التردد في القول ان من حمل هذا اللقب ادعى التكريم الالهي، ولكن هل كان يدعى انه احد الالهه المعترف بها، وهذا ما دل عليه لقبه الآخر وهو (حامل نيكى)، والمعروف أن حامل نيكى هو زيوس، الذي اختفى من الظهور على مسوكوكات الدولة السلوقية لزمن طويل ثم عاد من جديد ليظهر على مسوكوكاته (29-28-27). (Bevan, 1900, pp. 28-29).

ذكر الملك انطيوخوس الرابع في العهد القديم في عدة مواضع منها ما جاء ذكره بصورة صريحة او مباشرة ومنها ما فسر على انه هو المقصود، والآخر هو ما جاء في (سفر دانيال (11: 45-21)), الذي فسر على أنه الملك انطيوخوس الرابع، الموصوف بأنه قد نبه الأرض ومجد نفسه، كذلك يصف الكاتب الصراع بينه وبين ملوك مصر من البطالمة.

(ويضع الملك ما يطيب له، ويعتظم على كل إله، ويجدف بالعظام على إله الالهه، ولن يبالي هذا الملك باليهه ابائه ولا بمعبد النساء، ولا بأي وثن آخر إذ يتعظم على الكل، انما يكرم إله الحصون بدلاً منهم، وهو إله لم يعرفه اباؤه، ويكرمه بالذهب والفضة والحجارة الكريمة والنفاس) (سفر دانيال، 11، 36-38).



شكل (5)

### مسكوكة فضية لانطيوخوس الرابع من فئة الدراخما - دار السك انطاكية العاصي

على اليسار: صورة لوجه المسكوكة وفيها رأس متوج لانطيوخوس الرابع متوجه نحو اليمين، ونهايات الناج تتدلى لأسفل ومزينة بنجوم، مع حافة منقطة. وعلى اليمين: صورة لظهر المسكوكة، نقش فيها على جهة اليمين (بازليوس أنطيوخوس: الملك أنطيوخوس)، وعلى اليسار (ثيو ابيفانس: الاله الظاهر)، وفي الوسط يقف النسر باتجاه اليمين وتحت اقدامه الصاعقة.

المصدر: Newell, The Seleucid Mint of Antioch , P. 24, Plate IV, 57.

هناك عدد من الاشارات الدالة علىألوهية الملك انطيوخوس الرابع الموجودة على مسکوکاته النقية، مثل النجوم الموضوعة خلف رأسه في القطع الفضية، كذلك الاشعة الالهية حول رأسه في القطع البرونزية، ومن مسکوکاته الفضية فئة (التيترادراخما)، التي حملت على الظهر صورة الاله زيوس جالس على العرش (انظر الشكل رقم (4)), مع نقش على جهة اليمين (بازليوس أنطيوخوس: الملك أنطيوخوس)، وعلى اليسار (ثيو ابيفانس: الاله الظاهر) وفي الوسط الاله زيوس عار حتى الخصر، وجالس على عرش مرتفع الظهر متوجه نحو اليسار، يحمل بيده الاله نايكى، ويرتكز بيساره على الصولجان، اما وجه المسكوكة فتحتوي على رأس متوج لانطيوخوس الرابع متوجه نحو اليمين، ونهايات الناج تتدلى لأسفل ومزينة بنجوم (Newell, 1918, p. 22).

كذلك يوجد نوع من فئة الدراخما (انظر الشكل رقم (5)), التي يرجح (نيوبل) سکها في العاصمة انطاكية حوالي سنة 168 ق.م، على انها من الإصدارات التذكارية المضروبة بمناسبة انتصارات الملك أنطيوخوس الرابع على البطالمة بين سنوات 169-164.

رسومات على مسکوکات الملك انطيوخوس الرابع تشير إلى تشبّهه بزيوس، وان أي تشابه بين الاله زيوس والملك هو حاصل من محض الصدفة، لأن قالب المسكوكة واحد ويعد لشخص واحد (اسماعيل، 2015، صفحة 110).

الا ان مسکوکاته لم تخلو من اشارات الالهية، التي وصفت بأنها مرتبطة بشكل كبير ودقيق بكل الاحداث السياسية والطموحات الشخصية للملك انطيوخوس الرابع في تلك الحقيقة التاريخية، اذ عد المدافع الأول عن الحضارة ال�لنستية في الشرق، فسعى إلى ربط رعایاه الشرقيين وتوحید دیاناتهم المتعددة، مركزاً عبادتهم حول بعض الالهات الهلنستية القريبة من الاله المحلي، وزيوس الأولمبي هو الأقرب للعديد من الالهات المحلية المتمثلة اغلبها بالإله بعل، وبذلك اصبح زيوس هو الاله الرائد والرسمي للملكة، ولم يكتف انطيوخوس الرابع بذلك بل قدم نفسه كاله متألق متوج ساطع ببهاء او شكل انسان، وبذلك يتفق (نيوبل) في مؤلفه (دار سک انطاكية السلوقية) (Newell, 1918, p. 23)، مع ما جاء به كل من بيفن وتارن بان هذا الملك قد تشبه بزيوس، ولكن هل حملت المسكوکات دلائل على هذا التشبّه؟ الذي هو محل اعتراض عدد من الباحثين؟

(Wright, 2005, pp. 72,74) يرى ان الملك انطيوخوس الرابع قد ظهر بهيأة الاله هيليوس في هذا النوع من المسكوكات التقديمة، التي اظهرته بتاج مشع، بل يرجح انها اوضحة صورة وتمثيل له بهيأة الالهة، فالناتج المشع هو خاص بالإله هيليوس (الله الشمس) وسبب اختياره للأخير جاء لكونه ظاهر للعيان أي مثل الشمس، مما ينطابق مع لقبه ابيفانس (الله الظاهر) (زاهدة، 1994م، صفحة 71). للمزيد عن عبادة هيليوس لدى السلوقيين انظر: (Iossif & Lorber, 2009, pp. 19-42).

وضعت الباحثة (لمي دفمق) الملك انطيوخوس الرابع كأول ملك سلوقي نقش على مسكوكاته الناتج المشع الشبيه بهيليوس، مع الكتابة (الملك انطيوخوس الله الظاهر المنتصر)، ويظهر الملك في الرسم او الصورة الملكية على مسكوكاته بصفات شبابية، وخصلة الشعر فوق الصدعين اكثراً طولاً، وقسمات الوجه اكثراً انتظاماً، مختلفة عن تلك المسكوكات السابقة والعادنة لهذا الملك الظاهر فيها بأنه متقدم بالعمر، والدالة على رموز القدس مثل زيوس الاولمبي، بل اصبحت تلك الصفات نمطاً لنقوذه، بينما كانت اولى تيتراته احتماته ذات النقش (بازليوس انطيوخوس) حاملة لصورة الملك وهو متجاوز فيها سن الأربعين، مع ملامح الوجه العريض والجبين العالي، ثم وضعت فيما بعد النجمة عالمة التالية، ويرجح هنا ان الصورة الملكية بالصفات الشبابية قريبة من رأس الاله ابولو. وهنالك انماط من مسكوكات الملك انطيوخوس الرابع تخص الاله (زيوس الاولمبي)، الحاملة للكتابة (انطيوخوس الله الظاهر المنتصر)، يبدو فيها الاستعاضة عن الرسم او الصورة الملكية على الوجه بصورة رأس الاله زيوس او الاله ابولو، وهذا النوع لم يكن موجوداً او مستخدماً من قبل، ووضع على ظهر المسكوكة زيوس الاولمبي وهو جالس على العرش ويده اليمنى الالهة نيكى إلهة النصر (دفمق، 2005م، الصفحات 33-32).

#### الخلاصة:

خرجت الدراسة بعدد من النتائج منها:

1- اهتمام انطيوخوس الرابع بالإله زيوس، وضرب صورة الأخير على مسكوكاته من جديد، مع

شريراً، سعى إلى تحقيق العدالة او الكشف عن الخيانة، ولم تكن عبادته منتشرة انتشاراً واسعاً في بلاد اليونان، الا ان القسم به كان شائعاً بين اغلب اليونانيين، تقع اشهر موقع عبادته في جزيرة رودس، كما اختلطت شخصيته بشخصية الاله ابولو او البطل هرقل، تخليه اليونانيين بعدة اشكال وصور منها برايس متوج بقرص الشمس المنبعثة منه الاشعة الذهبية. للمزيد انظر: (شعراوي، 2005م، الصفحات ج 2، 565-582).

168 ق.م)، تحمل على الوجه رأس الملك انطيوخوس الرابع متوجه نحو اليمين مع عصابة على رأسه ومزينة نهاياتها بالنجوم، اما القفا فيتوسطه نسر واقف على صاعقة زيوس، وعلى يمينه وضع لقب (بازليوس انطيوخوس)، وعلى اليسار لقب (ثيو ابيفانس: الاله الظاهر)، يشير القفا الى امررين هما ان النسر رمز خاص بالبطالمة، الذين انتصر عليهم الملك انطيوخوس الرابع وأعاد بنصره هذا هيبة المملكة السلوقية، بعد هزائم ابيه انطيوخوس الثالث امام روما وحلفائه، يبدو ان وجوده المفاجئ هنا جاء للإشارة الى هذا الانتصار، من ناحية اخرى هو صورة مكثفة إلى نوع زيوس ايتوفوروس، وهنا اصبح زيوس يمثل كبير الالهة السادسة في المملكة السلوقية آنذاك (Newell, 1918, pp. 24-27)، لأن النسر هو طائر زيوس المحبوب، وكثيراً ما ظهر في المسكوكات على يد الاله زيوس ثم استبدل فيما بعد بالإلهة نيكى، كما انه يقف على الصاعقة سلاح زيوس، أي ان زيوس لم يكن بعيداً في هذا الإصدار بل مثله هنا سلاحه الصاعقة وطيره المفضل النسر.

ان التطور الرئيسي والأخير لإصلاح مسكوكات الملك انطيوخوس الرابع يبدو واضحاً في السمات او الخصائص التي تزين الصورة الملكية، المستخدمة وبشكل حصري في نموذج الوجه، إذ استمر الملك في اظهار نفسه مرتدياً الأكيليل للإشارة إلى دوره كملك، كذلك استحداثه لسمة الناتج المشع، الذي يظهر على رأس الملك من جنبه حتى نهاية عنقه (انظر الشكل رقم 1)، فسر هذا الناتج على انه سمة او اشارة للربط بين الملك وبين الاله ابولو راعي السلالة السلوقية وكاله للشمس، وهنا يبتعد زيوس ويحل محله ابولو، الا ان الاخير لم يظهر في جميع العملات السلوقية مع الناتج المشع سواء تم عرضه كاملاً او رأسه فقط، ومن المؤكد ان الناتج المشع هو سمة هدفت إلى ربط الملك انطيوخوس الرابع بالإلهة الدالة على الصفات الشمية او الفلكية، وقرب اكثراً على أنه أشارة للاله هيليوس (الله الشمس) (10)، الا أن قلة البراهين المشيرة إلى أن الأخير كان ألهاماً مهماً جداً عند السلوقيين منعت من التأكيد على ذلك، واضعفت الرأي القائل بإمكانية تبنيه من قبل الملك انطيوخوس الرابع وحمل صفاتة

(10) هيليوس: الله الشمس في الاساطير اليونانية، والده التيتين هيليريون ووالدته ثيا، شقيق سيليني ربة القمر وايوس ربة الفجر، طائره المقدس هو الديك، لم يحظ بنصيبي من قسمة زيوس للجزر والمدن والمناطق الساحلية، ثم حظي بجزيرة رودس التي كانت مغمورة بالمياه، انجب من زوجته رودي سبعة ابناء اشتهر جميعهم في مجال علم الفلك، لم يكن هيليوس الها

للإلهة المحلية للشعوب المنضوية تحت حكمه، وان فرض عبادته على يهود اورشليم والسامرة جاء لأسباب سياسية واقتصادية في الدرجة الأولى.

4- ان الاهتمام بزيوس ووضع صوره على المسوكات ما هي الا محاولة من الملك انطيوخوس الرابع لربط نفسه بالمؤسس سلوقي الأول، لاسيما انه يعد مفترض للعرش السلوقي من ابن أخيه الصغير ابن الملك السابق سلوقي الرابع، كما ان رعياته لزيوس جاءت بعد محاولاته الناجحة وانتصاراته على البطالمة، وزيوس هو الداعم لنصر الملوك في نظر العالم اليوناني- الهنستي.

الاهتمام بالإلهة الأخرى مثل ابولو حامي السلالة السلوقية وغيرها من الآلهة.

2- ان تبني هذا الملك لزيوس ما هو الا محاولة منه لإعادة سمعة ومكانة الدولة السلوقية إلى أيام عزها زمن حكم مؤسسيها الملك سلوقي الأول ومن قبله الاسكندر المقدوني، الذي استخدم كلاما منهم صورة زيوس على مسوكاتهم، والمرتبط بانتصاراتهم وحملاتهم الموفقة، ولهذا الملك العديد من الحملات الناجحة التي اعادت زيوس من جديد للواجهة، كذلك اعادت إلى الذهن مكانة الدولة السلوقية.

3- يبدو ان انطيوخوس الرابع حاول جاهدا جمع رعياه تحت مظلة عبادة الإله زيوس في محاولة منه لتوحيدهم، كون الأخير محاكيًا في صفاته

#### قائمة المصادر والمراجع

- Belloc, H. (1939). *Battle Ground*. London: The Chapel River press.
- Benjamin, G. W. (2015). *The Letter of Aristeas*. (H. L. Loren T. Stuckenbruck and Pieter W. van der Horst, Ed.) Berlin: De Gruyter.
- Bevan, E. R. (1900, November). A Note on Antiochus Epiphanes. *The Journal of Hellenic Studies*(XX).
- Cary, M. (1965). *A History of the Greek world from 323 to 146 B.C.* London: Mathuen and Co. LTD.
- Iossif, P. P., & Lorber, C. C. (2009). The cult of Helios in the Seleucid East. *Topoi*(XVI).
- Morkholm, O. (2007). Antiochus IV. In *The Cambridge History of Judaism, Vol. II, The Hellenistic Age*. Cambridge University Press.
- Newell, E. T. (1918). *The Seleucid Mint of Antioch*. New York: American Numismatic Society.
- An Empire on The Brink of Destruction: The Stability of The .(2014) .Tyler C. Campbell *Thesis Submitted in .Seleucid Empire Under Antiochus IV (175 B.C.– 164 B.C.) Partial Fulfillment of The Requirements for The Honors in The Major Program in .University of Central Florida: College of Arts and Humanities .History Unpublished*
- Wright, N. L. (2005). Seleucid royal cult, indigenous religious traditions, and radiate crowns: the numismatic evidence. *Mediterranean Archaeology*( XVIII).

- Wright, N. L. (2005). Seleucid royal cult, indigenous religious traditions, and radiate crowns: the numismatic evidence. *Mediterranean Archaeology*( XVIII).
- التفسير التطبيقي لكتاب المقدس . (1998). القاهرة: ماستر ميديا.
- باسل زينو. (2011). المسكوكات السلوقية في سورية (دراسة تاريخية - اثرية). رسالة ماجستير غير منشورة. جامعة دمشق: كلية الآداب والعلوم الإنسانية، قسم الآثار.
- نقى الدباغ. (1992). ، الفكر الديني القديم. بغداد: دار المنشورات الثقافية.
- جلانفيل داوني. (1967). انطاكية القديمة. (ابراهيم نصحي، المترجمون) القاهرة: دار نهضة مصر.
- حسن حمزة جواد. (2008). نشوء الدولة السلوقية وقيامها دراسة تأريخية (312- 64 ق.م). رسالة ماجستير غير منشورة. بغداد: جامعة بغداد - كلية الآداب- قسم التاريخ.
- حسن حمزة جواد. (2012). اتالوس الأول والتطورات السياسية لمملكة بيرجاموم 197- 241 ق.م. مجلة ابحاث ميسان (المجلد التاسع، العدد 17).
- حسن حمزة جواد. (2012). التطورات السياسية لمملكة بيرجاموم من نشوئها حتى نهاية حكم يومينيس الاول (241- 311 ق.م). مجلة دراسات في التاريخ والآثار (العدد 30، ج 2).
- حسن حمزة جواد. (2021). مسكوكات ذهبية من مدينة سلوقية دجلة ستاتير الملك سلوقيس الاول (311 - 281 ق.م). مجلة الباحث (38).
- حسن حمزة جواد، احمد عبد الرضا لازم، وكفاح عبد رسن طالب. (نيسان، 2024). البعد السياسي والديني لصورة الاله زيوس على مسكوكات مدينة سلوقية دجلة (305 - 281 ق.م) مسكوكات الملك سلوقيس الاول مثلاً. مجلة الباحث (العدد الخاص بوقائع المؤتمر العلمي الدولي الثالث، نيسان 2024).
- خلود محمد منير امين زاهدة. (1994). ، الموضوعات الدينية التي تظهر على القطع النقدية السلوقية. رسالة ماجستير غير منشورة . الجامعة الأردنية: كلية الدراسات العليا.
- سفر المكابين الأول 1، 41-43. (1995).
- سفر المكابين الأول 1، 44-64. (بلا تاريخ).
- سفر المكابين الثاني، 1-2. (1995).
- سفر المكابين الثاني، 2، 6. (بلا تاريخ).
- سفر دانيال (45-21:11). (بلا تاريخ).

- سفر دانيال، 11، 36-38. (بلا تاريخ).
- سيد أحمد علي الناصري. (2001م). *الشرق الأدنى في العصر الهلنستي*. القاهرة: دار النهضة العربية.
- عبد المعطي شعراوي. (2005م). *اساطير اغريقية "الإلهة الكبرى*. القاهرة: مكتبة الانجلو المصرية.
- فارس حاتم الخزرجي. (أيلول، 2021م). *مظاهر القوة السياسية والاقتصادية للدولة السلوقية (احتقالات دفنه أنموذجا)*. مجلة الباحث (40).
- لمى دقماق. (2005م). *النقد في سوريا في العصر الهلنستي 333-64 ق.م*. رسالة ماجستير غير منشورة. جامعة دمشق: كلية الآداب والعلوم الإنسانية قسم التاريخ.
- مراد محمد اسماعيل. (2015). *عصر أنطيوخوس الرابع (175-163ق.م) دراسة سياسية حضارية، اطروحة دكتوراه غير منشورة*، كلية الآداب والعلوم الإنسانية، قسم التاريخ.
- مفيض رائف العابد. (1993م). *سوريا في عصر السلوقيين من الاسكندر إلى بومبيوس 333-64 ق.م* . دمشق: دار الشمال.
- ناصر عبد الواحد الشاوي. (2001م). *تاريخ الفن الاغريقي* . بغداد: وزارة التعليم العالي.
- وليم ثورب تارون. ( 1966). *الحضارة الهلينستية* . القاهرة: المطبعة الفنية الحديثة.

## Zeus in the ideology of King Antiochus IV (175-164 BC)

Prof. Dr. Hasan Hamza Jawad

University of Karbala - College of Education for Human Sciences.

Dr. Thaer Abdul-Sada Hussein

Al-Mustansiriya University - College of Arts.

---

المستخلص باللغة الانكليزية

---

The research sheds light on the Greek god Zeus in the policy, beliefs and ideas of the Seleucid king Antiochus IV (175-164 BC), who was considered the last powerful king of the Seleucid state, and the one who revived it before it entered the stage of weakness and family conflict. This king restored the god Zeus on the coins of the Seleucid state, and imposed his worship on the Jews of Palestine, in an attempt to gather his subjects of various nationalities and religions under his banner, as he imitated other local gods.

The study consisted of the following axes: the first of them is entitled (Who is Zeus), while the second is about (The policy of King Antiochus IV), and the third is entitled (Zeus on the coins of King Antiochus IV), detailing its types and characteristics, while the fourth is entitled (Zeus and the Jews in Palestine), and the last axis is (Antiochus IV resembles Zeus) with an appendix of important figures and images for the study of the research.

It seems that Antiochus IV's interest was not limited to the god Zeus, but he was interested in other gods. This king's adoption of Zeus was nothing but an attempt to restore the reputation and status of the Seleucid state to its days of power at the time of its founder, King Seleucus I. He also tried hard to gather his subjects under the umbrella of the worship of the god Zeus in an attempt to unify them, as the latter imitated in his qualities the local gods of the peoples under his rule. Imposing his worship on the Jews of Jerusalem and Samaria came for political and economic reasons in the first place. The interest in Zeus and placing his images on his coins was interpreted as an attempt by King Antiochus IV to link himself to the founder Seleucus I, especially since he was considered a usurper of the Seleucid throne from his young nephew, the son of the previous king, Seleucus IV. His patronage of Zeus came after his successful attempts and victories over the Ptolemies, and Zeus is the supporter of the victory of kings.

---